
Qu’est-ce que la vulnérabilité ? Quelles en 

sont les différentes approches ?

� Le 19/10/2018
� Pratiques professionnelles  

Brigitte Bouquet vient de rédiger une note sur le thème de la vunérabilité pour la commission
éthique du Haut Conseil du Travail Social et elle m’a autorisé à vous la communiquer. Elle
s’intéresse aux différentes formes de vulnérabilités auxquelles les travailleurs sociaux sont
confrontés. C’est donc l’occasion de se pencher sur cette réalité. Mais au final, ne sommes nous
pas tous vulnérables selon les circonstances dans lesquelles nous nous trouvons ? Voici ce que
nous en dit l’ancienne responsable de la chaire de travail social du CNAM… Son texte est un
peu long mais il mérite vraiment de faire l’effort d’aller jusqu’au bout.

« En une vingtaine d’années, la notion de vulnérabilité est devenue omniprésente dans le

débat public et les discours sociaux. Le terme « vulnérabilité » vient du latin vulnus, vulneris
(la blessure) et  vulnerare  (blesser). Le suffixe  abilis vise à la fois un rapport à l’altération
extérieure (être exposé aux agressions) et une possible défaillance de l’équilibre interne. Selon



le Larousse, le vulnérable est celui « qui peut être blessé, frappé, qui peut être facilement
atteint». Les synonymes sont la fragilité, la précarité, l’incertitude…

La vulnérabilité est un phénomène large qui pose la question du rapport des individus à la

société dans laquelle ils vivent. Elle interroge la « représentation de l’humain », est liée à notre
condition humaine. Comme l’exprime la philosophe CorinnePelluchon[1], « La vulnérabilité
est universelle » ou comme le ditMarie Garrau[2] « la vulnérabilité est sociale, globale (elle
implique l’ensemble de la société  et  de son fonctionnement) »,ou encore comme l’a  écrit
Guillaume le Blanc[3] « Aucune vie ne peut se soustraire à la blessure ou à la vulnérabilité. » ou
enfin, comme l’affirme L’OCDE, « Elle constitue (…)notre originelle condition humaine, tant
au niveau ontologique (ce qui caractérise l’être humain), que psychologique (au sens très large
du terme psyché), ou enfin éthique (dans notre relation à autrui).  Ainsi, la vulnérabilité est une
structure d’existence commune, universellement partagée

Mais  le  terme « vulnérabilité »est  un  phénomène  englobant,  du  fait  de  l’importance

quantitative de ses occurrences. Terme peu utilisé jusqu’aux années 1980[4], ses occurrences
explosent depuis les années 2000, en France comme dans le monde anglo-saxon.Ainsi le terme
s’est  diffusé  progressivement  dans de  nombreux domaines,  qu’il  s’agisse  de  vulnérabilité
génétique, somatique, psychologique, sociologique, sociale, éducative, juridique, économique,
environnemental… Comme le pose le futur colloque « Penser et exposer la vulnérabilité »[5], le
terme vulnérabilité souligne un changement dans la façon d’appréhender les effets sanitaires,
sociaux,  économiques,  environnementaux,  ainsi  que  dans  les  réponses  individuelles,
collectives, institutionnelles ou politiques proposées pour y remédier. On ne compte plus le
nombre de références aux groupes, populations ou personnes dites « vulnérables ».Aussi penser
la vulnérabilité implique de prendre en compte ses variations ‘‘différentielles’’ et sa distribution
inégalitaire dans l’organisation sociale.

La vulnérabilité est donc une notion des plus étendue quant aux sujets qu’elle englobe et

aux réactions qu’elle peut engendrer.De ce fait, la notion de vulnérabilité et son corrélat de
facteurs de stress et de risquesdevient plus une catégorie pratique, une catégoriede l’action,
qu’une catégorie d’analyse.

Socio-histoire du concept de vulnérabilité

Comme  le  rappelle  Danilo  Martuccelli[6], dans  l’univers  judéo-chrétien
(jusqu’au XVIIIe siècle), la vulnérabilité est perçue comme existentielle, biologique, comme
propre de l’homme depuis la faute originelle. Durant la « modernité » (XIXe-XXe siècles), la
vulnérabilité aurait  inversement été perçue comme une question maîtrisable à traiter, d’où
l’édification de la protection sociale,  le développement de la médecine,  etc. Depuis la fin
du XXe siècle, le sentiment de crises multiformes et de partielle impuissance induirait un nouvel
état de vulnérabilité.

De nombreux philosophes et scientifiques ont réfléchi sur la vulnérabilité.

Prenons quelques exemples

Concernant Engels et Marx, la fragilité ni la vulnérabilité ne sont pas présentes dans leurs

écrits,  la pauvreté se déclinant en misère et en indigence, alors que dans leurs approches
respectives, Emmanuel Levinas(1906-1995) et Paul Ricœur (1913-2005) font tenir une place
éminente aux figures de la vulnérabilité et posent les principes d’une éthique de la sollicitude



qui tente de répondre de la vulnérabilité. Ils cherchent, chacun à leur manière,  à articuler
l’homme  capable  à  l’homme  vulnérable  afin  de  passer  d’une  responsabilité  subie  à  une
responsabilité assumée.

Levinas  a  apporté  une philosophie  de  la  vulnérabilité.  Il  décrit  le  visage  comme une
vulnérabilité et un dénuement qui, en soi, supplient le sujet. “Mais cette supplication est une
exigence ».Levinas parle d’une sagesse de l’incertitude qui amène à la vulnérabilité et fonde sa
philosophie sur le principe« je m’efface devant l’autre ».

Quant à Ricœur, sa conceptualisation de l’homme comme« homme capable »– c’est-à-dire

comme homme agissant et souffrant – est éclairante dans la mesure où elle permet de penser
la vulnérabilité comme propre à la condition humaine. « Cependant, quand cette capacité d’agir
est empêchée, d’homme agissant il devient homme souffrant. Une telle conceptualisation de
l’homme comme homme capable est particulièrement intéressante dans le cadre d’une réflexion
sur la vulnérabilité dans la mesure où elle rend compte du paradoxe même de l’autonomie et de
la  vulnérabilité  :  l’homme  capable  est  le  même  que  celui  dont  la  puissance  d’agir  est
empêchée. »[7]

Miguel  Benasayag  [8]  pense  également  que  « La  fragilité  est  ainsi  la  condition  de

l’existence : nous ne sommes pas invités à nous lier, nous sommes ontologiquement liés(…)
Assumer cette fragilité est le défi de tout un chacun ».

La vulnérabilité est aussi liée à la société. Jean Louis Fabiani et Jacques Theys[9]  parlent de
la notion de « société vulnérable », faisant écho à l’ouvrage de référence d’Ulrich Beck La
société du risque » (1986).Pour Robert Castel, la vulnérabilité associe précarité du travail et
fragilité relationnelle. Comme le dit Claude Martin[10], dès le milieu des années 1990, R Castel
donne sa propre définition de la vulnérabilité, en l’inscrivant dans sa construction théorique à
propos de la société salariale. « Une société commence à se résigner au dualisme lorsqu’elle
accepte la précarité et la vulnérabilité comme des états de fait –voire lorsqu’elle les recherche
au  nom de  la  rentabilisation  de  l’appareil  productif  d’une  part,  et  de  la  promotion  d’un
individualisme sans attaches comme valeur éthique suprême de l’autre »[11]. Comme le dit R
Castel, les vulnérables marqués du « sceau de l’incertitude » et de la désaffiliation, deviennent
« inutiles  au  monde  et  surnuméraires »,  avant  de  basculer,  dans  l’« inexistence  sociale ».
Enfin,selon Valérie Cohen[12],1997 la  vulnérabilité  relationnelle  entend rendre compte de
l’émiettement des liens sociaux. La vulnérabilité relationnelle se traduirait soit par le potentiel
de ressources d’un réseau, soit par les conditions d’insertion dans un système d’échange.

Concernant le cadre éthique, la vulnérabilité est définie comme une probabilité accrue de

subir  un  tort.  Dans  sa  réflexion,  Corine  Pelluchon[13]oppose  à  éthique  de  l’autonomie
l’éthique de la vulnérabilité. Celle-ci complète et enrichit la philosophie du sujet afin d’asseoir
les droits de l’homme sur des bases nouvelles qui impliquent un autre mode d’organisation
sociale et politique et un autre modèle de développement.

De la vulnérabilité aux vulnérabilités

En  sciences  humaines  comme  dans  les  politiques  publiques,  la  notion  de  précarité  tend
aujourd’hui  à  être  concurrencée  par  celle  de  vulnérabilité  qui  est  en  forte  diffusion.  Par
exemple :



*La psychologie, passant de la maladie mentale à la santé mentale, fait implicitement appel au
concept de vulnérabilité comme sources d’atteinte à la santé mentale. C’est aussi à partir de ce
concept, qu’elle interroge ses dispositifs de soins de la remédiation cognitive à la médiation
psychique.

*La sociologie appréhende la notion de vulnérabilité dans son articulation avec la question

du lien social. La vulnérabilité sociale ou relationnelle est considérée en tant que continuum
entre l’intégration et  la  désaffiliation,  en tant que la limitation des ressources (culturelles,
matérielles, sociales) ou encore à travers l’analyse des échanges interindividuels.

*La littérature et les arts– roman, cinéma, théâtre – offrent des formes de figuration des
vulnérabilités contemporaines et possède une puissance transitionnelle de médiation.

*Le « care» signifie le soin, l’attention à autrui, la sollicitude. Il pose la question de savoir ce
qui est important dans le souci de soi et des autres, privilégie l’attention et la réactivité. Il est «le
souci du détail et la vulnérabilité du réel » [14]

* Les progrès dans le domaine des neurosciences permettent d’aborder cette notion de

vulnérabilité  avec  un  éclairage  théorique  et  des  outils  nouveaux.  Dans  la  bioéthique,  la
vulnérabilité est un concept important

etc.

Vulnérabilités à l’articulation du sanitaire et du social

Pauvreté, marginalité, vulnérabilité… Les changements de vocabulaire pour saisir les

enjeux de la cohésion sociale ne sont pas anodins. « Le recours au concept de vulnérabilité
est aujourd’hui généralisé au point que celle-ci est devenue une catégorie analytique à part
entière : elle sert à désigner les publics cibles de l’action sanitaire et sociale comme les formes
de pauvreté et de précarité et est indissociable de leur traitement par l’action publique, quand
elle ne qualifie pas cette dernière» a écrit Axelle Brodiez-Dolino[15]

En effet, la vulnérabilité est une notion opérationnelle aujourd’hui couramment utilisée

pour désigner un état de fragilité. La vulnérabilité signifie un risque accru de subir un tort et
peut exister ponctuellement ou durablement. Elle est potentielle et peut donc être contrée car il
est possible de faire en sorte que la menace, le risque disparaissent ou n’adviennent pas. Elle est
structurelle parce qu’elle dépend des niveaux de protection. Ainsi la vulnérabilité n’est pas
seulement considérée comme un état, mais aussi comme un processus. Car si une personne peut
devenir vulnérable en raison de circonstances adverses, elle peut se rétablir et sortir de sa
situation de vulnérabilité.

Elle  concerne  aussi  bien  des  situations  individuelles  que  collectives,  des  fragilités

matérielles que morales… Aussi les personnes dites vulnérables constituent aujourd’hui une
population d’une grande diversité selon les causes et les degrés, et varient selon le contexte.
Citons le nouveau-né, le malade, la personne en situation de handicap, la personne âgée en
situation  de  précarité,  les  immigrés,  les  personnes  en  difficultés  sociales  et
économiques…« Tous les hommes ne sont pas vulnérables de la même façon ; aussi faut-il
connaître leur point faible pour les protéger »a dit Sénèque[16]



En ce qui concerne l’action sociale et médicale, la vulnérabilité tend  donc à signifier les

personnes  qui  se  trouvent  dans  une  situation  dans  laquelle  elles  ont  besoin  d’être

secondées, accompagnées, protégées. Mais se pose la question : croire que nous sommes des
personnes autonomes devant prendre en charge d’autres personnes qui,  quant à elles, sont
vulnérables, nous oblige nécessairement à vivre dans le déni de notre propre vulnérabilité. Aussi
d’aucuns estiment qu’il faut comprendre une relation « comme celle qui fait se rencontrer deux
personnes vulnérables qui peuvent chacune s’apporter quelque chose». Car reconnaître que
nous avons la  vulnérabilité  en partage,  c’est  pouvoir  reconnaître  la  dignité  d’autrui,  sans
condescendance ni pitié, dans un regard d’égal à égal.

La vulnérabilité, une force ou une faiblesse ? Pour Brené Brown[17], « La vulnérabilité est au
cœur de la honte et de la peur et de notre problème d’estime de soi, mais il semble que ce soit
aussi la source de la joie, de la créativité, du sentiment d’appartenance, de l’amour ». Pour
Bernard Ugeux[18], professeur de théologie, oser être vulnérable, c’est oser s’exposer. C’est un
consentement. à sa propre fragilité reconnue et acceptée ; alors « sourd une force, une capacité
d’accueillir la fragilité, la misère même des autres ».D’autres parlent de la reconnaissance de la
vulnérabilité comme une forme de sagesse, au sens que les Grecs accordaient à ce terme.
Vulnérable, mais pas incapable !

Pourtant,  si  la  vulnérabilité  a  le  vent  en  poupe,  elle  n’en  a  pas  moins  soulevé  de

nombreuses critiques. Il lui est reproché d’avoir une définition trop rigide, toujours pensée
négativement,  qui  colle  une  étiquette, ;  d’être  une  approche  compassionnelle  proche  du
misérabilisme,  une  approche  discriminant,  dominante.Les  « vulnérables »seraient  renvoyés
avec commisération à leur « inexistence sociale »

En Europe, la notion de Vulnérabilité.

C’est à partir des années 1980 que les notions de vulnérabilité, d’insécurité et de fragilité

émergent avec celle de risques au niveau international dans le champ des sciences humaines et
sociales. L’utilisation de la  notion vulnérabilité est en particulier généralisée et diffusée dans le
domaine de la gestion des risques dits « naturels » au cours de la Décennie Internationale de
réduction des Risques Naturels (DIRDN) lancée par l’ONU en 1990.

La définition de base, à partir de laquelle l’OCDE construit des indicateurs statistiques, est
reprise de celle adoptée par les Nations unies en 1997 : « la vulnérabilité est un indicateur de
mesure de l’impact potentiel d’une catastrophe… sur un groupe, une construction, une activité,
un service ou une aire géographique en tenant compte de sa nature ou de sa localisation ».

Ainsi, depuis près de trois décennies, l’expression « populations vulnérables » a été de plus

en plus utilisée, à  une  échelle  internationale,  afin  de désigner  aussi  bien les  populations
menacées par des inondations ou par les cyclones du fait de leur région d’habitation, que par leur
état de détresse, de pauvreté et d’exposition à des maladies graves entraînant une menace pour
leur survie.   Et des experts internationaux pratiquent le HumanVulnerability’smeasurement.
Aussi, en 2003, dans le contexte général des travaux qu’il consacre à la prévention des crises, le
FMI améliore son aptitude à déterminer le degré de vulnérabilité de ses pays membres face aux
crises financières. Ces indicateurs de vulnérabilité couvrent les secteurs public, financier, des
ménages et des entreprises mais la liste des groupes vulnérables s’apparente parfois à une
énumération  hétéroclite.  En  outre,  selon  un  rapport  de  l’OCDEintitulé  Vulnérabilité  des
institutions sociales,     les gouvernements doivent réformer les institutions sociales, et se tenir
prêts à procéder à des ajustements réguliers



Il faut surtout noter qu’en Europe, la réduction de la vulnérabilité apparaît comme un

enjeu central des actions de développement. Il ne s’agit plus « seulement » de lutter contre la
pauvreté mais bien d’aider des populations vulnérables à faire face à des chocs ou crises de plus
en plus nombreux, qu’ils soient économiques, environnementaux ou politiques. [19]

[1]Corinne Pelluchon, « La vulnérabilité est universelle », La Croix, 3 mai 2018

[2] Marie Garrau,Politiques de la vulnérabilité, CNRS édit

[3] Guillaume Le Blanc, Que faire de notre vulnérabilité ? Bayard, 2011

[4] Fin des années 1970, ce mot a été massivement employés par les experts des catastrophes
naturelles et de la question du développement durable

[5]LASLAR| Colloque     Penser/Exposer la vulnérabilité, prévu du 29-11 à 1- 12 2018

[6]Danilo  Martuccelli ,  « La  vulnérabilité,  un  nouveau  paradigme ? »,  in Axelle  Brodiez,
Christian Laval, Bertrand Ravon. Vulnérabilités sanitaires et sociales, Presses Universitaires de
Rennes, 2014.

[7]Cyndrie Sautereau, « Répondre à la vulnérabilité. Paul Ricoeur et les éthiques du care en
dialogue » revuede la philosophie française et de langue française, Vol XXIII, N° 1/2015

[8]Miguel Benasayag, la fragilité, La découverte

[9]Jean Louis Fabiani et Jacques Theys, La Société vulnérable. Évaluer et maîtriser les risques,
Editions rue d’ulm.

[10]  Claude  Martin  ,  «  Penser  la  vulnérabilité.  Les  apports  de  Robert  Castel »,  Revue
européenne de recherche sur le handicap, 2013

[11]RobertCastel  ,  « De l’indigence  à l’exclusion,  la  désaffiliation.  Précarité  du travail  et
vulnérabilité relationnelle. », dans Donzelot J   (dir.), Face à l’exclusion. Le modèle français,
Éditions Esprit, 1991,

[12] Valérie Cohen, La vulnérabilité relationnelle. Essai de cadrage et de définition,  Socio-
anthropologie, n° 1/1997

[13]Corine Pelluchon « Du principe d’autonomie à une éthique de la vulnérabilité», Actes du
colloque du 29 novembre 2009, Centre Sèvres.

[14]Sandra Laugier, « Le care, le souci du détail et la vulnérabilité du réel », Raison publique, 9
novembre 2013

[15]Axelle  Brodiez-Dolino,  « La  vulnérabilité,  nouvelle  catégorie  de  l’action  publique »,
Informations sociales, 2015/2, n°188

[16]Sénèque, in De la colère, Livre III.



[17]Brené Brown, chercheuse en travail social à l’Université de Houston est l’auteure de The
Power of Vulnerability.

[18] Bernard Ugeux, Eloge de la vulnérabilité, Tychique n°159, septembre 200 2

[19]Un schéma retraçant la logique de la vulnérabilité a été élaboré. Il met en évidence les
interrelations entre les notions de capital, d’opportunité sociale, de caractéristique sociale, de
potentialité, de capacité, de capabilité, de précarité, de processus de conversion et de risques, de
vulnérabilité et de résilience

 


