Qu’est-ce que la vulnérabilité ? Quelles en
sont les différentes approches ?

e Le19/10/2018
e Pratiques professionnelles

Brigitte Bouquet vient de rédiger une note sur le theme de la vunérabilité pour la commission
éthique du Haut Conseil du Travail Social et elle m’a autorisé a vous la communiquer. Elle
s’intéresse aux différentes formes de vulnérabilités auxquelles les travailleurs sociaux sont
confrontés. C’est donc I’occasion de se pencher sur cette réalité. Mais au final, ne sommes nous
pas tous vulnérables selon les circonstances dans lesquelles nous nous trouvons ? Voici ce que
nous en dit I’ancienne responsable de la chaire de travail social du CNAM... Son texte est un
peu long mais il mérite vraiment de faire 1’effort d’aller jusqu’au bout.

« En une vingtaine d’années, la notion de vulnérabilité est devenue omniprésente dans le
débat public et les discours sociaux. Le terme « vulnérabilité » vient du latin vulnus, vulneris
(la blessure) et vulnerare (blesser). Le suffixe abilis vise a la fois un rapport a 1’altération
extérieure (€tre exposé aux agressions) et une possible défaillance de 1’équilibre interne. Selon



le Larousse, le vulnérable est celui « qui peut étre blessé, frappé, qui peut étre facilement
atteint». Les synonymes sont la fragilité, la précarité, ’incertitude. ..

La vulnérabilité est un phénomene large qui pose la question du rapport des individus a la
société dans laquelle ils vivent. Elle interroge la « représentation de I’humain », est liée a notre
condition humaine. Comme [’exprime la philosophe CorinnePelluchon[1], « La vulnérabilité
est universelle » ou comme le ditMarie Garrau[2] « la vulnérabilité est sociale, globale (elle
implique I’ensemble de la société et de son fonctionnement) »,ou encore comme 1’a écrit
Guillaume le Blanc[3] « Aucune vie ne peut se soustraire a la blessure ou a la vulnérabilité. » ou
enfin, comme I’affirme L’OCDE, « Elle constitue (...)notre originelle condition humaine, tant
au niveau ontologique (ce qui caractérise 1’étre humain), que psychologique (au sens trés large
du terme psyché), ou enfin éthique (dans notre relation a autrui). Ainsi, la vulnérabilité est une
structure d’existence commune, universellement partagée

Mais le terme « vulnérabilité »est un phénoméne englobant, du fait de ’importance
quantitative de ses occurrences. Terme peu utilisé jusqu’aux années 1980[4], ses occurrences
explosent depuis les années 2000, en France comme dans le monde anglo-saxon.Ainsi le terme
s’est diffusé progressivement dans de nombreux domaines, qu’il s’agisse de vulnérabilité
génétique, somatique, psychologique, sociologique, sociale, éducative, juridique, économique,
environnemental... Comme le pose le futur colloque « Penser et exposer la vulnérabilité »[5], le
terme vulnérabilité¢ souligne un changement dans la fagon d’appréhender les effets sanitaires,
sociaux, €conomiques, environnementaux, ainsi que dans les réponses individuelles,
collectives, institutionnelles ou politiques proposées pour y remédier. On ne compte plus le
nombre de références aux groupes, populations ou personnes dites « vulnérables ».Aussi penser
la vulnérabilité implique de prendre en compte ses variations ‘ ‘différentielles’” et sa distribution
inégalitaire dans I’organisation sociale.

La vulnérabilité est donc une notion des plus étendue quant aux sujets qu’elle englobe et
aux réactions qu’elle peut engendrer.De ce fait, la notion de vulnérabilité et son corrélat de
facteurs de stress et de risquesdevient plus une catégorie pratique, une catégoriede I’action,
qu’une catégorie d’analyse.

Socio-histoire du concept de vulnérabilité

Comme le  rappelle  Danilo  Martuccelli[6], dans  1’univers  judéo-chrétien
(Jusqu’au XVIII® siecle), la vulnérabilité est percue comme existentielle, biologique, comme
propre de I’homme depuis la faute originelle. Durant la « modernité » (XIX®-XX° siécles), la
vulnérabilité aurait inversement ét€ percue comme une question maitrisable a traiter, d’ou
I’édification de la protection sociale, le développement de la médecine, etc. Depuis la fin
du XX siecle, le sentiment de crises multiformes et de partielle impuissance induirait un nouvel
¢tat de vulnérabilité.

De nombreux philosophes et scientifiques ont réfléchi sur la vulnérabilité.
Prenons quelques exemples

Concernant Engels et Marx, la fragilité ni la vulnérabilité ne sont pas présentes dans leurs
écrits, la pauvreté¢ se déclinant en misere et en indigence, alors que dans leurs approches

respectives, Emmanuel Levinas(1906-1995) et Paul Ricceur (1913-2005) font tenir une place
éminente aux figures de la vulnérabilité et posent les principes d’une éthique de la sollicitude



qui tente de répondre de la vulnérabilité. Ils cherchent, chacun a leur manicre, a articuler
I’homme capable & ’homme vulnérable afin de passer d’une responsabilité subie a une
responsabilité assumée.

Levinas a apporté une philosophie de la vulnérabilité. Il décrit le visage comme une
vulnérabilité et un dénuement qui, en soi, supplient le sujet. “Mais cette supplication est une
exigence ».Levinas parle d’une sagesse de I’incertitude qui amene a la vulnérabilité et fonde sa
philosophie sur le principe« je m’efface devant 1’autre ».

Quant a Ricceur, sa conceptualisation de ’homme comme« homme capable »— ¢’est-a-dire
comme homme agissant et souffrant — est éclairante dans la mesure ou elle permet de penser
la vulnérabilité comme propre a la condition humaine. « Cependant, quand cette capacité d’agir
est empéchée, d’homme agissant il devient homme souffrant. Une telle conceptualisation de
I’homme comme homme capable est particulierement intéressante dans le cadre d’une réflexion
sur la vulnérabilité dans la mesure ou elle rend compte du paradoxe méme de I’autonomie et de
la vulnérabilité : ’homme capable est le méme que celui dont la puissance d’agir est
empéchée. »[7]

Miguel Benasayag [8] pense également que « La fragilité est ainsi la condition de
I’existence : nous ne sommes pas invités a nous lier, nous sommes ontologiquement liés(...)
Assumer cette fragilité est le défi de tout un chacun ».

La vulnérabilité est aussi liée a la société. Jean Louis Fabiani et Jacques Theys[9] parlent de
la notion de « société vulnérable », faisant écho a I’ouvrage de référence d’Ulrich Beck La
sociéeté du risque » (1986).Pour Robert Castel, la vulnérabilité associe précarité du travail et
fragilité relationnelle. Comme le dit Claude Martin[10], dés le milieu des années 1990, R Castel
donne sa propre définition de la vulnérabilité, en I’inscrivant dans sa construction théorique a
propos de la société salariale. « Une société commence a se résigner au dualisme lorsqu’elle
accepte la précarité et la vulnérabilité comme des états de fait —voire lorsqu’elle les recherche
au nom de la rentabilisation de 1’appareil productif d’une part, et de la promotion d’un
individualisme sans attaches comme valeur éthique supréme de I’autre »[11]. Comme le dit R
Castel, les vulnérables marqués du « sceau de I’incertitude » et de la désaftiliation, deviennent
« inutiles au monde et surnuméraires », avant de basculer, dans I’« inexistence sociale ».
Enfin,selon Valérie Cohen[12],1997 la vulnérabilité relationnelle entend rendre compte de
I’émiettement des liens sociaux. La vulnérabilité relationnelle se traduirait soit par le potentiel
de ressources d’un réseau, soit par les conditions d’insertion dans un systéme d’échange.

Concernant le cadre éthique, l1a vulnérabilité est définie comme une probabilité accrue de
subir un tort. Dans sa réflexion, Corine Pelluchon[13]oppose a éthique de I’autonomie
I’éthique de la vulnérabilité. Celle-ci compléte et enrichit la philosophie du sujet afin d’asseoir
les droits de I’homme sur des bases nouvelles qui impliquent un autre mode d’organisation
sociale et politique et un autre mode¢le de développement.

De la vulnérabilité aux vulnérabilités
En sciences humaines comme dans les politiques publiques, la notion de précarité tend

aujourd’hui a étre concurrencée par celle de vulnérabilité qui est en forte diffusion. Par
exemple :



*La psychologie, passant de la maladie mentale a la santé mentale, fait implicitement appel au
concept de vulnérabilité comme sources d’atteinte a la santé mentale. C’est aussi a partir de ce
concept, qu’elle interroge ses dispositifs de soins de la remédiation cognitive a la médiation
psychique.

*La sociologie appréhende la notion de vulnérabilité dans son articulation avec la question
du lien social. La vulnérabilité sociale ou relationnelle est considérée en tant que continuum
entre I’intégration et la désaffiliation, en tant que la limitation des ressources (culturelles,
matérielles, sociales) ou encore a travers 1’analyse des échanges interindividuels.

*La littérature et les arts— roman, cinéma, théatre — offrent des formes de figuration des
vulnérabilités contemporaines et posséde une puissance transitionnelle de médiation.

*Le « care» signifie le soin, ’attention a autrui, la sollicitude. Il pose la question de savoir ce
qui est important dans le souci de soi et des autres, privilégie ’attention et la réactivité. Il est «le
souci du détail et la vulnérabilité du réel » [14]

* Les progrés dans le domaine des neurosciences permettent d’aborder cette notion de
vulnérabilité avec un éclairage théorique et des outils nouveaux. Dans la bioéthique, la
vulnérabilité est un concept important

etc.
Vulnérabilités a P’articulation du sanitaire et du social

Pauvreté, marginalité, vulnérabilité... Les changements de vocabulaire pour saisir les
enjeux de la cohésion sociale ne sont pas anodins. « Le recours au concept de vulnérabilité
est aujourd’hui généralisé au point que celle-ci est devenue une catégorie analytique a part
entiere : elle sert a désigner les publics cibles de I’action sanitaire et sociale comme les formes
de pauvreté et de précarité et est indissociable de leur traitement par [’action publique, quand
elle ne qualifie pas cette derniere» a écrit Axelle Brodiez-Dolino[15]

En effet, la vulnérabilité est une notion opérationnelle aujourd’hui couramment utilisée
pour désigner un état de fragilité. La vulnérabilité signifie un risque accru de subir un tort et
peut exister ponctuellement ou durablement. Elle est potentielle et peut donc €tre contrée car il
est possible de faire en sorte que la menace, le risque disparaissent ou n’adviennent pas. Elle est
structurelle parce qu’elle dépend des niveaux de protection. Ainsi la vulnérabilité n’est pas
seulement considérée comme un état, mais aussi comme un processus. Car si une personne peut
devenir vulnérable en raison de circonstances adverses, elle peut se rétablir et sortir de sa
situation de vulnérabilité.

Elle concerne aussi bien des situations individuelles que collectives, des fragilités
matérielles que morales... Aussi les personnes dites vulnérables constituent aujourd’hui une
population d’une grande diversité selon les causes et les degrés, et varient selon le contexte.
Citons le nouveau-né, le malade, la personne en situation de handicap, la personne agée en
situation de précarité, les immigrés, les personnes en difficultés sociales et
économiques...« Tous les hommes ne sont pas vulnérables de la méme facon ; aussi faut-il
connaitre leur point faible pour les protéger »a dit Séneque[16]



En ce qui concerne I’action sociale et médicale, la vulnérabilité tend donc a signifier les
personnes qui se trouvent dans une situation dans laquelle elles ont besoin d’étre
secondées, accompagnées, protégées. Mais se pose la question : croire que nous sommes des
personnes autonomes devant prendre en charge d’autres personnes qui, quant a elles, sont
vulnérables, nous oblige nécessairement a vivre dans le déni de notre propre vulnérabilité. Aussi
d’aucuns estiment qu’il faut comprendre une relation « comme celle qui fait se rencontrer deux
personnes vulnérables qui peuvent chacune s’apporter quelque chose». Car reconnaitre que
nous avons la vulnérabilité en partage, c’est pouvoir reconnaitre la dignité d’autrui, sans
condescendance ni piti¢, dans un regard d’égal a égal.

La vulnérabilité, une force ou une faiblesse ? Pour Bren¢ Brown[17], « La vulnérabilité est au
cceur de la honte et de la peur et de notre probléme d’estime de soi, mais il semble que ce soit
aussi la source de la joie, de la créativité, du sentiment d’appartenance, de 1’amour ». Pour
Bernard Ugeux[18], professeur de théologie, oser étre vulnérable, ¢’est oser s’exposer. C’est un
consentement. a sa propre fragilité reconnue et acceptée ; alors « sourd une force, une capacité
d’accueillir la fragilité, la misere méme des autres ».D’autres parlent de la reconnaissance de la
vulnérabilit¢ comme une forme de sagesse, au sens que les Grecs accordaient a ce terme.
Vulnérable, mais pas incapable !

Pourtant, si la vulnérabilit¢é a le vent en poupe, elle n’en a pas moins soulevé de
nombreuses critiques. Il lui est reproché d’avoir une définition trop rigide, toujours pensée
négativement, qui colle une étiquette, ; d’étre une approche compassionnelle proche du
misérabilisme, une approche discriminant, dominante.Les « vulnérables »seraient renvoyés
avec commisération a leur « inexistence sociale »

En Europe, la notion de Vulnérabilité.

C’est a partir des années 1980 que les notions de vulnérabilité, d’insécurité et de fragilité
émergent avec celle de risques au niveau international dans le champ des sciences humaines et
sociales. L’utilisation de la notion vulnérabilité est en particulier généralisée et diffusée dans le
domaine de la gestion des risques dits « naturels » au cours de la Décennie Internationale de
réduction des Risques Naturels (DIRDN) lancée par I’ONU en 1990.

La définition de base, a partir de laquelle ’OCDE construit des indicateurs statistiques, est
reprise de celle adoptée par les Nations unies en 1997 : « la vulnérabilité est un indicateur de
mesure de I’impact potentiel d’une catastrophe... sur un groupe, une construction, une activite,
un service ou une aire géographique en tenant compte de sa nature ou de sa localisation ».

Ainsi, depuis prés de trois décennies, I’expression « populations vulnérables » a été de plus
en plus utilisée, a une échelle internationale, afin de désigner aussi bien les populations
menacées par des inondations ou par les cyclones du fait de leur région d’habitation, que par leur
¢tat de détresse, de pauvreté et d’exposition a des maladies graves entrainant une menace pour
leur survie. Et des experts internationaux pratiquent le HumanVulnerability 'smeasurement.
Aussi, en 2003, dans le contexte général des travaux qu’il consacre a la prévention des crises, le
FMI améliore son aptitude a déterminer le degré de vulnérabilité de ses pays membres face aux
crises financieres. Ces indicateurs de vulnérabilité couvrent les secteurs public, financier, des
ménages et des entreprises mais la liste des groupes vulnérables s’apparente parfois a une
énumération hétéroclite. En outre, selon un rapport de ’OCDEintitulé Vulnérabilité des
institutions sociales, les gouvernements doivent réformer les institutions sociales, et se tenir
préts a procéder a des ajustements réguliers




Il faut surtout noter qu’en Europe, la réduction de la vulnérabilité apparait comme un
enjeu central des actions de développement. Il ne s’agit plus « seulement » de lutter contre la
pauvreté mais bien d’aider des populations vulnérables a faire face a des chocs ou crises de plus
en plus nombreux, qu’ils soient économiques, environnementaux ou politiques. [19]
[1]Corinne Pelluchon, « La vulnérabilité est universelle », La Croix, 3 mai 2018

[2] Marie Garrau,Politiques de la vulnérabilitée, CNRS édit

[3] Guillaume Le Blanc, Que faire de notre vulnérabilité ? Bayard, 2011

[4] Fin des années 1970, ce mot a ét¢ massivement employés par les experts des catastrophes
naturelles et de la question du développement durable

[SJLASLAR| Colloque Penser/Exposer la vulnérabilité, prévu du 29-11 a 1- 12 2018

[6]Danilo Martuccelli, « La vulnérabilité, un nouveau paradigme ? », in Axelle Brodiez,

Christian Laval, Bertrand Ravon. Vulnérabilités sanitaires et sociales, Presses Universitaires de
Rennes, 2014.

[7]Cyndrie Sautereau, « Répondre a la vulnérabilité. Paul Ricoeur et les éthiques du care en
dialogue » revuede la philosophie francaise et de langue francaise, Vol XXIII, N° 1/2015

[8]Miguel Benasayag, la fragilité, La découverte

[9]Jean Louis Fabiani et Jacques Theys, La Société vulnérable. Evaluer et maitriser les risques,
Editions rue d’ulm.

[10] Claude Martin , « Penser la vulnérabilité. Les apports de Robert Castel », Revue
européenne de recherche sur le handicap, 2013

[11]RobertCastel , « De I’indigence a 1’exclusion, la désaffiliation. Précarité du travail et
Yulnérabilité relationnelle. », dans Donzelot J (dir.), Face a [’exclusion. Le modéle frangais,
Editions Esprit, 1991,

[12] Valérie Cohen, La vulnérabilité relationnelle. Essai de cadrage et de définition, Socio-
anthropologie, n° 1/1997

[13]Corine Pelluchon « Du principe d’autonomie a une éthique de la vulnérabilité», Actes du
colloque du 29 novembre 2009, Centre Sévres.

[14]Sandra Laugier, « Le care, le souci du détail et la vulnérabilité du réel », Raison publique, 9
novembre 2013

[15]Axelle Brodiez-Dolino, « La vulnérabilité¢, nouvelle catégorie de I’action publique »,
Informations sociales, 2015/2, n°188

[16]Sénéque, in De la colere, Livre Il



[17]Brené Brown, chercheuse en travail social a I’Université de Houston est 1’auteure de 7he
Power of Vulnerability.

[18] Bernard Ugeux, Eloge de la vulnérabilité, Tychique n°159, septembre 200 2

[19]Un schéma retragant la logique de la vulnérabilité¢ a été €élaboré. Il met en évidence les
interrelations entre les notions de capital, d’opportunité sociale, de caractéristique sociale, de
potentialité, de capacité, de capabilité, de précarité, de processus de conversion et de risques, de
vulnérabilité et de résilience



